
 

HỌC VIỆN CHÍNH TRỊ QUỐC GIA HỒ CHÍ MINH 

   

 

 

 

 

NGUYỄN KIỀU LAN THƢƠNG 

 

 

 

 

 

VĂN HÓA ỨNG XỬ CỦA NGƢỜI MẠ Ở KHU VỰC 

VƢỜN QUỐC GIA CÁT TIÊN HIỆN NAY 

 

 

 

 

TÓM TẮT LUẬN ÁN TIẾN SĨ 

NGÀNH: VĂN HÓA HỌC 

Mã số: 9229040 

 

 

 

 

 

 

HÀ NỘI - 2025 



 
Công trình đƣợc hoàn thành tại 

Học viện Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh 

 

 

 

Người hướng dẫn khoa học:  1. PGS,TS. Lâm Nhân 

  

 2. TS. Nguyễn Thị Kim Liên 

  

  

  

Phản biện 1: PGS,TS. Lê Thị Thu Hiền 

  Cục Di sản văn hóa, Bộ Văn hóa Thể thao & Du lịch 

 

 

Phản biện 2: PGS,TS. Nguyễn Việt Hùng 

  Trường Đại học Sư phạm Hà Nội 

 

 

Phản biện 3: PGS,TS. Bùi Hoài Sơn 

  Ủy ban Văn hóa và xã hội của Quốc hội 

 

 

Luận án đƣợc bảo vệ trƣớc Hội đồng chấm luận án 

cấp Học viện họp tại Học viện Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh 

Vào hồi 14 giờ 00’ ngày 31 tháng 10 năm 2025 

 

 

Có thể tìm hiểu luận án tại Thƣ viện Quốc gia  

và Thƣ viện Học viện Chính trị quốc gia Hồ Chí Minh 



 

1 

MỞ ĐẦU 

 

1. Lý do chọn đề tài 

Người Mạ là một trong 53 dân tộc thiểu số ở Việt Nam, thuộc nhóm 

ngôn ngữ Môn-Khơ-me, cư trú lâu đời tại Lâm Đồng, Đồng Nai, Bình 

Phước. Văn hóa của người Mạ hình thành trong mối quan hệ gắn bó mật 

thiết với môi trường tự nhiên và không gian xã hội đặc thù, biểu hiện qua 

tri thức bản địa, tập quán sản xuất, tín ngưỡng và luật tục bảo vệ tài 

nguyên, cân bằng sinh thái, duy trì sinh kế cộng đồng. Sự ra đời của Vườn 

Quốc gia (VQG) Cát Tiên (1992) với mục tiêu bảo tồn đa dạng sinh học đã 

tạo ra thay đổi sâu sắc về không gian cư trú, sinh kế, kéo theo tác động tới 

văn hóa ứng xử của người Mạ trong vùng lõi và vùng đệm. 

Những giá trị văn hóa ứng xử của người Mạ, từ tri thức truyền thống 

về khai thác tài nguyên bền vững đến tín ngưỡng gắn với rừng và quy tắc 

cộng đồng, có tiềm năng ứng dụng vào quản lý tài nguyên, bảo vệ môi 

trường và phát triển sinh kế. Tuy nhiên, vẫn còn thiếu các nghiên cứu toàn 

diện về văn hóa ứng xử của người Mạ trong mối quan hệ tương tác con 

người - môi trường - xã hội sau khi VQG Cát Tiên được thành lập. Nghiên 

cứu đề tài này không chỉ góp phần bảo tồn giá trị văn hóa tộc người mà 

còn cung cấp luận cứ khoa học cho chính sách phát triển bền vững. 

Xuất phát từ những lý do trên, nghiên cứu sinh lựa chọn đề tài “Văn 

hóa ứng xử của người Mạ ở khu vực Vườn Quốc gia Cát Tiên hiện nay” 

làm luận án Tiến sĩ chuyên ngành Văn hóa học. Thông qua việc nghiên 

cứu, luận án hướng đến đóng góp tư liệu thực tiễn cho giới nghiên cứu, 

giảng dạy, cũng như cung cấp luận cứ phục vụ quá trình hoạch định chính 

sách về phát triển văn hóa, bảo tồn di sản, ổn định sinh kế cho cộng đồng 

dân tộc thiểu số trong vùng lõi và vùng đệm các khu bảo tồn thiên nhiên - 

mà trường hợp người Mạ ở Cát Tiên là một ví dụ điển hình.  

2. Mục đích và nhiệm vụ nghiên cứu 

2.1. Mục đích nghiên cứu 

Luận án làm sáng tỏ đặc trưng văn hóa ứng xử của người Mạ tại 

VQG Cát Tiên, nhận diện các tri thức truyền thống còn giá trị, phân tích 



 

2 

quy luật vận động, xu hướng biến đổi văn hóa ứng xử trong bối cảnh đổi 

mới, hội nhập. Nhiệm vụ nghiên cứu bao gồm: hệ thống hóa nghiên cứu 

liên quan; làm rõ cơ sở lý luận, thực tiễn; khảo sát thực trạng văn hóa ứng 

xử; phân tích yếu tố tác động; dự báo xu hướng biến đổi và đề xuất khuyến 

nghị chính sách. 

2.2. Nhiệm vụ nghiên cứu 

Để đạt được mục đích nghiên cứu, luận án thực hiện các nhiệm vụ 

sau: Hệ thống hóa các công trình nghiên cứu có liên quan đến văn hóa ứng 

xử và cộng đồng người Mạ nhằm xác định khoảng trống tri thức và hướng 

tiếp cận mới của đề tài; Làm rõ cơ sở lý luận và thực tiễn về văn hóa ứng 

xử và quá trình biến đổi văn hóa ứng xử trong bối cảnh hiện đại; Khảo sát, 

phân tích thực trạng văn hóa ứng xử của người Mạ tại khu vực Vườn Quốc 

gia Cát Tiên trong mối quan hệ với môi trường tự nhiên và môi trường xã 

hội; Xác định và phân tích các yếu tố ảnh hưởng đến sự vận động và biến 

đổi của văn hóa ứng xử của người Mạ trong không gian sinh tồn truyền 

thống và hiện đại; Trên cơ sở kết quả nghiên cứu, Luận án luận bàn văn 

hoá ứng xử của người Mạ trong bối cảnh hiện tại. 

3. Đối tƣợng và phạm vi nghiên cứu của luận án 

3.1. Đối tượng nghiên cứu 

Văn hóa ứng xử của người Mạ tại VQG Cát Tiên. 

3.2. Phạm vi nghiên cứu 

Nội dung gồm ứng xử với môi trường tự nhiên (đất, nước, rừng) và 

xã hội (gia đình, cộng đồng, dòng họ, nghi lễ chu kỳ đời người); không 

gian là xã Tà Lài (Đồng Nai), xã Đồng Nai Thượng (Lâm Đồng); thời gian 

từ 1992 đến nay. 

4. Câu hỏi nghiên cứu và giả thuyết nghiên cứu 

4.1. Câu hỏi nghiên cứu 

Văn hóa ứng xử với môi trường tự nhiên, xã hội của người Mạ khu 

vực VQG Cát Tiên có những đặc điểm gì? Những yếu tố nào tác động đến 



 

3 

văn hóa ứng xử với môi trường tự nhiên, xã hội của người Mạ VQG Cát 

Tiên? Xu hướng biến đổi văn hóa ứng xử của người Mạ hiện nay như thế 

nào?; Những vấn đề gì đặt ra đối với sự biến đổi văn hóa của người Mạ 

trước yêu cầu bảo vệ, phát triển và sử dụng bền vững VQG Cát Tiên; cần 

phát huy những đặc điểm, giá trị nào trong văn hóa ứng xử của người Mạ 

để ổn định sinh kế, bảo vệ tài nguyên thiên nhiên, giữ gìn sự đa dạng sinh 

học ở khu vực VQG Cát Tiên?  

4.2. Giả thuyết nghiên cứu 

Những đặc điểm chủ yếu trong văn hóa ứng xử của người Mạ ở 

VQG Cát Tiên vừa thể hiện rõ bản sắc tộc người, vừa là kết quả của sự 

thích nghi với môi trường tự nhiên của VQG Cát Tiên; Sự tác động của 

các yếu tố khách quan và chủ quan làm văn hóa ứng xử của người Mạ ở 

VQG Cát Tiên có sự biến đổi, tuy nhiên về cơ bản vẫn giữ được bản sắc 

tộc người; Cùng với những chủ trương, chính sách của Nhà nước trong 

xây dựng, phát triển kinh tế thời gian qua, những giá trị trong văn hóa ứng 

xử của người Mạ ở khu vực VQG Cát Tiên khi được phát huy, ứng dụng 

hợp lý đem lại những đóng góp tích cực trong bảo vệ môi trường, tài 

nguyên thiên nhiên và ổn định đời sống của cộng đồng hiện nay. 

5. Cơ sở lý luận và phƣơng pháp nghiên cứu 

5.1. Cơ sở lý luận 

Luận án được nghiên cứu trên cơ sở phương pháp luận duy vật biện 

chứng của Chủ nghĩa Mác - Lênin và quan điểm, đường lối của Đảng, chủ 

trương, chính sách của Nhà nước về văn hóa và phát triển nền văn hóa 

Việt Nam tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc. 

5.2. Phương pháp nghiên cứu 

Để hoàn thành đề tài luận án, nghiên cứu sinh đã sử dụng những 

phương pháp nghiên cứu chủ yếu sau đây: thu thập tài liệu thứ cấp và phân 

tích hệ thống, định tính (quan sát tham dự, phỏng vấn sâu, thảo luận 

nhóm), định lượng (khảo sát 110 phiếu tại xã Tà Lài, Đồng Nai Thượng), 

phân tích - so sánh, phương pháp chuyên gia. 



 

4 

6. Ý nghĩa lý luận và thực tiễn của luận án 

6.1. Ý nghĩa lý luận 

Thứ nhất, luận án góp phần làm rõ khái niệm và phạm vi nghiên cứu 

văn hóa ứng xử trong mối quan hệ giữa con người và môi trường tự nhiên 

- xã hội. Bằng việc vận dụng lý thuyết văn hóa ứng xử (behavioral 

culture), nhân học văn hóa và sinh thái học văn hóa, luận án đã hệ thống 

hóa và phát triển cách hiểu văn hóa ứng xử không chỉ như những hành vi 

thường nhật, mà còn như một cơ chế thương lượng, thích nghi và tái tạo 

bản sắc trong bối cảnh toàn cầu hóa. 

Thứ hai, luận án bổ sung cơ sở lý luận về sự biến đổi văn hóa ở các 

cộng đồng dân tộc thiểu số. Thông qua phân tích trường hợp điển hình của 

người Mạ ở Vườn Quốc gia Cát Tiên, nghiên cứu chứng minh rằng biến 

đổi văn hóa không diễn ra theo một chiều “truyền thống → hiện đại”, mà 

theo cơ chế hai chiều, trong đó cộng đồng bản địa vừa tiếp nhận các giá trị 

mới, vừa chủ động tái định nghĩa bản sắc văn hóa của mình. Đây là đóng 

góp quan trọng cho lý thuyết biến đổi văn hóa trong bối cảnh toàn cầu hóa. 

Thứ ba, luận án đã khẳng định giá trị của tri thức bản địa và luật tục 

trong nghiên cứu khoa học xã hội. Việc chỉ ra cách người Mạ vận dụng 

luật tục để thương lượng với pháp luật nhà nước, cũng như cách họ khai 

thác tri thức bản địa trong bảo vệ rừng và phát triển du lịch, đã mở rộng cơ 

sở lý luận về vai trò của tri thức bản địa trong phát triển bền vững. Điều 

này góp phần làm sâu sắc thêm các nghiên cứu nhân học ứng dụng và 

quản trị đa văn hóa. 

6.2. Ý nghĩa thực tiễn 

Thứ nhất, kết quả nghiên cứu cung cấp cơ sở khoa học cho việc 

hoạch định và triển khai chính sách quản lý tài nguyên, bảo tồn văn hóa và 

phát triển du lịch cộng đồng tại Vườn Quốc gia Cát Tiên. Việc nhận diện 

đầy đủ các hình thức ứng xử của người Mạ với môi trường tự nhiên, xã 

hội, pháp luật và hoạt động du lịch sẽ giúp các cơ quan quản lý có căn cứ 

để xây dựng chính sách phù hợp, hạn chế xung đột, tăng cường sự đồng 

thuận và hợp tác từ cộng đồng địa phương. 

Thứ hai, luận án góp phần làm rõ vai trò của tri thức bản địa và luật 

tục trong quản lý tài nguyên rừng và bảo tồn đa dạng sinh học. Đây là 

nguồn tư liệu quan trọng để các ban quản lý vườn quốc gia, cơ quan bảo 



 

5 

tồn và chính quyền địa phương tham khảo trong quá trình kết hợp giữa 

quản trị nhà nước với cơ chế tự quản cộng đồng, hướng tới quản lý bền 

vững và công bằng. 

Thứ ba, nghiên cứu tạo ra những bằng chứng thực tiễn phục vụ việc 

thiết kế các chương trình giáo dục văn hóa và truyền thông cộng đồng, góp 

phần nâng cao nhận thức của người dân địa phương, du khách và xã hội về 

giá trị của văn hóa ứng xử người Mạ trong bối cảnh toàn cầu hóa. Qua đó, 

luận án hỗ trợ xây dựng các mô hình du lịch cộng đồng dựa trên sự tôn 

trọng và thương lượng văn hóa, hạn chế tình trạng thương mại hóa, làm 

nghèo bản sắc văn hóa tộc người. 

Thứ tư, luận án là nguồn tư liệu tham khảo hữu ích cho công tác 

giảng dạy và nghiên cứu trong lĩnh vực nhân học văn hóa, dân tộc học, 

quản lý văn hóa và phát triển bền vững. Những phát hiện từ nghiên cứu 

điền dã và phân tích trường hợp người Mạ tại Cát Tiên có thể được vận 

dụng để so sánh, mở rộng sang các cộng đồng bản địa khác ở Việt Nam và 

khu vực Đông Nam Á. 

Thứ năm, về mặt xã hội, luận án góp phần nâng cao tiếng nói của 

cộng đồng người Mạ trong quá trình thương lượng văn hóa với chính 

quyền, pháp luật và các tác nhân bên ngoài, đồng thời khẳng định vai trò 

chủ thể của họ trong bảo tồn văn hóa và phát triển bền vững. 

7. Bố cục của luận án 

Ngoài phần Mở đầu, Kết luận, Danh mục công trình đã công bố của 

tác giả liên quan đến luận án, Danh mục tài liệu tham khảo và Phụ lục, nội 

dung chính của luận án được bố cục thành 4 chương, cụ thể như sau: 

Ngoài phần Mở đầu, Kết luận, Danh mục công trình đã công bố của 

tác giả liên quan đến luận án, Danh mục tài liệu tham khảo và Phụ lục, 

nội dung chính của luận án được bố cục thành 4 chương, 13 tiết, cụ thể 

như sau: 

Chương 1: Tổng quan tình hình nghiên cứu, cơ sở lý luận và khái 

quát về địa bàn nghiên cứu 

Chương 2: Văn hoá ứng xử của người Mạ với môi trường tự nhiên 

Chương 3: Văn hóa ứng xử của người Mạ với môi trường xã hội 

Chương 4: Bàn luận về văn hóa ứng xử trong bối cảnh hiện nay 

  



 

6 

Chƣơng 1 

TỔNG QUAN TÌNH HÌNH NGHIÊN CỨU, CƠ SỞ LÝ LUẬN 

VÀ KHÁI QUÁT VỀ ĐỊA BÀN NGHIÊN CỨU 

 
1.1. TỔNG QUAN TÌNH HÌNH NGHIÊN CỨU LIÊN QUAN ĐẾN 

ĐỀ TÀI LUẬN ÁN 

1.1.1. Các công trình nghiên cứu về văn hóa ứng xử  

Nghiên cứu về văn hóa ứng xử được quan tâm ở nhiều ngành khoa 

học, từ tâm lý học, xã hội học đến văn hóa học, nhân học. Các học giả 

phương Tây như Watson, Skinner, Schultz... nhấn mạnh mối liên hệ giữa 

hành vi, ứng xử với môi trường tự nhiên và xã hội. Ở Việt Nam, nhiều 

công trình của Trần Quốc Vượng, Trần Ngọc Thêm, Ngô Đức Thịnh, Phan 

Kế Bính… đã hệ thống hóa văn hóa ứng xử trong cấu trúc văn hóa dân tộc, 

nhấn mạnh vai trò đạo đức, luật tục, tri thức bản địa. Nghiên cứu về các 

tộc người thiểu số (Mạ, Mnông, Stiêng…) tập trung làm rõ ứng xử với tự 

nhiên qua luật tục, tri thức cộng đồng và kinh nghiệm sản xuất. Các công 

trình về tri thức bản địa cũng góp phần nhận diện văn hóa ứng xử như một 

hệ giá trị đặc trưng gắn với môi trường sinh thái và sinh kế bền vững. 

1.1.2. Các công trình nghiên cứu về ngƣời Mạ 

Người Mạ đã được các học giả Pháp, Mỹ quan tâm nghiên cứu từ 

thời thuộc địa, chủ yếu phục vụ khai thác và quản lý. Henri Maitre, 

Jacques Dournes, Jean Boulbet có nhiều công trình dân tộc học ghi chép 

chi tiết về môi trường, luật tục, canh tác, tín ngưỡng và đời sống người 

Mạ. Sau 1975, các nhà nghiên cứu Việt Nam như Phan Ngọc Chiến, Phan 

Xuân Biên, Huỳnh Văn Tới, Lâm Nhân… đã tiếp tục khảo cứu sâu về văn 

hóa, sản xuất, luật tục, tín ngưỡng, lễ hội, hôn nhân gia đình người Mạ. 

Nhiều công trình địa chí, chuyên khảo, luận án góp phần hệ thống hóa tri 

thức văn hóa ứng xử, đời sống kinh tế - xã hội người Mạ trong mối quan 

hệ với môi trường tự nhiên, xã hội. Đây là nguồn tư liệu quý báu cho việc 

phân tích, so sánh, đánh giá sự biến đổi văn hóa ứng xử của người Mạ 

hiện nay. 



 

7 

1.1.3. Các công trình nghiên cứu về Vƣờn Quốc gia và Vƣờn 

Quốc gia Cát Tiên 

Đã có nhiều công trình của các học giả trong và ngoài nước nghiên 

cứu về Vườn Quốc gia (VQG) Cát Tiên và cộng đồng người Mạ. Các tác 

giả nước ngoài như Sanya K, Ghimire, Biressu, Boulbet… quan tâm đến 

vai trò cộng đồng bản địa trong quản lý, bảo tồn tài nguyên và sinh kế bền 

vững. Tại Việt Nam, nhiều công trình của Nguyễn Thị Minh Nguyệt, 

Nguyễn Đăng Hiệp Phố, Võ Công Nguyện, Lâm Nhân… đã phân tích mối 

quan hệ giữa bảo tồn, phát triển sinh kế và văn hóa của cộng đồng dân tộc 

tại chỗ, đặc biệt người Mạ. Tuy nhiên, phần lớn các nghiên cứu chủ yếu 

dừng ở mức khảo tả, chưa đi sâu phân tích biến đổi văn hóa ứng xử của 

người Mạ trong bối cảnh hội nhập, phát triển bền vững, nên đây vẫn là 

khoảng trống cần tiếp tục nghiên cứu. 

1.1.4. Đánh giá chung các công trình đi trƣớc và khoảng trống 

cần tiếp tục nghiên cứu  

Các công trình nghiên cứu về người Mạ, văn hóa ứng xử và Vườn 

Quốc gia (VQG) Cát Tiên đã cung cấp nguồn tư liệu phong phú, phản ánh 

đa diện về lịch sử, kinh tế, xã hội và một phần tri thức bản địa của cộng 

đồng này. Tuy nhiên, phần lớn các nghiên cứu dừng ở mức khảo tả, chưa 

hệ thống hóa toàn diện văn hóa ứng xử của người Mạ trong mối quan hệ 

giữa con người - môi trường - xã hội, đặc biệt trong bối cảnh vùng đệm 

VQG Cát Tiên. Khoảng trống khoa học hiện nay chính là thiếu vắng 

những nghiên cứu chuyên sâu, phân tích toàn diện về biến đổi văn hóa ứng 

xử của người Mạ dưới tác động của hiện đại hóa, chính sách bảo tồn và 

phát triển bền vững. Luận án hướng đến khắc phục phần nào khoảng trống 

này, góp phần nhận diện, lý giải, phát huy các giá trị văn hóa ứng xử phục 

vụ mục tiêu bảo vệ môi trường, ổn định sinh kế và quản lý cộng đồng. 

1.2. CƠ SỞ LÝ LUẬN 

1.2.1. Một số khái niệm cơ bản 

Văn hoá là sản phẩm của con người cũng là hoạt động được con 

người sử dụng trong những lĩnh vực, các mặt của cuộc sống và phản ánh 



 

8 

sự ứng xử của con người trong môi trường sống (tự nhiên và xã hội). Mỗi 

định nghĩa, khái niệm và cách tiếp cận có cả ưu điểm và hạn chế. Thực 

hiện luận án, nghiên cứu sinh tiếp cận khái niệm văn hóa là sự ứng xử của 

con người đối với khách thể, đối tượng mà cụ thể trong mối quan hệ với 

môi trường tự nhiên, xã hội. 

Nội dung luận án liên quan đến hành vi của tộc người trong môi 

trường sống, nghiên cứu sinh tiếp cận văn hoá ứng xử là hệ thống những 

ứng xử, khuôn mẫu ứng xử trong mối quan hê ứng xử giữa con người với 

các đối tượng khác nhau, thể hiện qua ngôn ngữ hành vi, nếp sống tâm 

sinh lí…trong quá trình phát triển và hoàn thiện đời sống, đã được tiêu 

chuẩn hóa, xã hội hóa trở thành chuẩn mực cá nhân, nhóm xã hội, toàn xã 

hội, phù hợp với đời sống xã hội, với đặc trưng, bản sắc của một dân tộc, 

một quốc gia… được cá nhân, nhóm xã hội, cộng đồng, toàn bộ xã hội 

thừa nhận và làm theo,… Văn hóa ứng xử trong nội dung luận án tập trung 

vào hành vi của tộc người Mạ đối với môi trường tự nhiên, môi trường xã 

hội để thấy được sự thích nghi, sự ứng phó trong quá trình sinh tồn, ổn 

định và phát triển, từ đó tạo ra các giá trị văn hoá đặc trưng, riêng bởi văn 

hóa của cộng đồng tộc người muốn phát triển không thể thiếu điều kiện tự 

nhiên - với cảnh quan và môi trường sinh thái v.v..  

Về văn hóa ứng xử với MTTN, luận án tập trung vào tri thức và văn 

hóa ứng xử của người Mạ với nguồn nước, đất đai và các dạng tài nguyên 

khác liên quan đến đời sống của cư dân. 

Về môi trường xã hội, tác giả Luận án kế thừa quan điểm của tác giả 

Nguyễn Xuân Kính, “là mối quan hệ và liên hệ giữa các cá thể người, là 

sản phẩm của sự tác động lẫn nhau giữa người với người. Con người sống 

trong môi trường, tác động vào môi trường và có thể làm biến đổi môi 

trường”. Trong nghiên cứu văn hóa ứng xử của người Mạ, Luận án đặt 

trong mối quan hệ con người, gia đình, dòng họ, tổ chức cộng đồng với hệ 

thống tri thức về luật tục, hành xử trong xã hội truyền thống và những yếu 

tố biến đối. 



 

9 

1.2.2. Lý thuyết nghiên cứu 

Thực hiện Luận án này, NCS áp dụng lý thuyết sinh thái học văn 

hoá, lý thuyết văn hóa ứng xử, lý thuyết biến đổi văn hóa trong bối cảnh 

toàn cầu hóa để nghiên cứu, phân tích, đánh giá và luận giải vấn đề.  

Nghiên cứu văn hóa ứng xử của người Mạ ở VQG Cát Tiên áp dụng 

lý thuyết sinh thái học nhân văn để tìm ra mối quan hệ tương tác của tộc 

người với MTTN, MTXH, trong đó quan tâm đến sự thích ứng các hoạt 

động kinh tế như bảo vệ và khai thác nguồn tài nguyên đất để trồng trọt, 

tài nguyên rừng làm rẫy, sự phụ thuộc vào thiên nhiên, chăn nuôi kiểu 

truyền thống của người Mạ, đồng thời sẽ giải thích sự biến mất của một số 

loại hình văn hóa truyền thống của người Mạ như thiết chế xã hội truyền 

thống của người Mạ, già làng đóng vai trò quan trọng trong tất cả các hoạt 

động của đời sống. Hiện nay, thiết chế này không còn tồn tại, vai trò của 

trưởng ấp đã dần thay thế già làng về mặt quản lý hành chính, hiện tượng 

biến mất của một số nghi lễ truyền thống như lễ chọn đất, lập làng, lễ cúng 

lúa rẫy, lễ cúng giọt nước…Những tác động chuyển đổi, biến đổi của các 

thành tố này có ảnh hưởng qua đến các hoạt động khác, trong nhận thức và 

hành vi, lược giản hoặc bổ sung tri thức của cộng đồng trong bối cảnh, 

điều kiện cụ thể 

Ứng dụng lý thuyết văn hóa ứng xử trong nghiên cứu người Mạ ở 

Vườn Quốc gia Cát Tiên cho phép chúng ta nhìn nhận văn hóa không chỉ 

qua ký ức, nghi lễ mà qua hành vi cụ thể hàng ngày. Chính những hành vi 

này là nơi thể hiện sự vận động, thương lượng và biến đổi của văn hóa 

trong bối cảnh hiện đại, qua đó làm nổi bật tính độc đáo và sức sống bền bỉ 

của văn hóa Mạ. Đối với người Mạ ở Cát Tiên, văn hóa ứng xử thể hiện 

trong hai bình diện chính. Ứng xử với môi trường tự nhiên: các luật tục 

kiêng kỵ khai thác rừng, nghi lễ cúng thần rừng, thần suối. Ứng xử với môi 

trường xã hội: vai trò của già làng, tinh thần cộng đồng và luật tục, hình 

thức giao tiếp, ngôn ngữ, quan hệ với chính quyền và du lịch… 

Vận dụng lý thuyết biến đổi văn hóa trong bối cảnh toàn cầu hóa có 

ý nghĩa quan trọng trong nghiên cứu văn hóa ứng xử của người Mạ ở khu 



 

10 

vực Vườn quốc gia Cát Tiên. Giúp lý giải sự thay đổi trong lối ứng xử của 

người Mạ, từ chỗ gắn bó mật thiết với rừng, luật tục và tín ngưỡng truyền 

thống, sang những biểu hiện mới dưới tác động của kinh tế thị trường, du 

lịch sinh thái, tôn giáo du nhập và công nghệ số. Cho phép nhận diện rõ 

tính hai mặt của toàn cầu hóa: vừa tạo cơ hội nâng cao đời sống, mở rộng 

giao lưu văn hóa, vừa tiềm ẩn nguy cơ làm suy giảm, thậm chí mai một 

những giá trị ứng xử truyền thống. Đây là cơ sở lý luận để luận án đề xuất 

các giải pháp bảo tồn và phát huy bản sắc văn hóa ứng xử của người Mạ, 

đồng thời chủ động thích ứng với các xu thế mới của xã hội đương đại. 

1.3. KHÁI QUÁT VỀ ĐỊA BÀN NGHIÊN CỨU 

1.3.1. Vƣờn Quốc gia Cát Tiên   

Vườn Quốc gia Cát Tiên có thuộc địa bàn 3 tỉnh Đồng Nai, Bình 

Phước, Lâm Đồng. Diện tích VQG Cát Tiên (vùng trung tâm) gồm 71. 350 

ha (Đồng Nai: 39.627 ha, Lâm Đồng: 27.530 ha, Bình Phước: 4.193 ha), 

được đánh giá là một “Bảo tàng thiên nhiên” với sự đa dạng về sinh thái và 

những giá trị độc đáo về địa chất cũng như những dấu tích di sản văn hóa. 

Nội dung này, NCS khái quát một cách tổng quan nhất để thấy được lịch 

sử và quản lý của VQG Cát Tiên ; trong đó đề cập đặc điểm môi trường tự 

nhiên và dân cư, người Mạ là thành phần gắn với quá tình sinh tồn khá dài, 

lâu đời. Môi trường và đặc điểm tự nhiên của VQG Cát Tiên liên quan đến 

cư trú và các hoạt động sinh kế đã tạo nên hệ thống tri thức bản địa, tập 

quán trong đời sống.  

1.3.2. Khái quát về ngƣời Mạ và diện điểm khảo sát, nghiên cứu 

Người Mạ là một trong số 53 tộc người thiểu số, được xếp thứ 28/54 

dân tộc về số lượng, hiện cư dân Mạ có 50.322 người (24.401 nam, 25.921 

nữ), cư trú chủ yếu ở các tỉnh Lâm Đồng, Đắk Nông và Đồng Nai. Người 

Mạ là dân tộc thiểu số tại chỗ thuộc nhóm ngôn ngữ Môn - Khơ-me, cư trú 

lâu đời ở vùng Đông Nam Bộ và Tây Nguyên, gắn bó mật thiết với rừng, 

đất, nước. Văn hóa xã hội người Mạ mang đậm tính cộng đồng với đơn vị 

cư trú truyền thống là bon (làng), đứng đầu là già làng, điều hành theo luật 

tục. Đời sống kinh tế dựa vào canh tác nương rẫy, săn bắt, hái lượm, với 



 

11 

nhiều nghi lễ gắn với chu kỳ nông nghiệp. Gia đình theo chế độ phụ 

quyền, quan hệ dòng họ bền chặt, với nhiều nghi thức vòng đời người giàu 

ý nghĩa. Người Mạ có hệ thống tín ngưỡng phong phú, thờ đa thần, đặc 

biệt tôn kính các thần rừng, thần núi, thần lúa. Kho tàng văn nghệ dân gian 

đa dạng gồm truyền thuyết, thần thoại, dân ca, nhạc cụ truyền thống. Văn 

hóa xã hội người Mạ thể hiện sự gắn kết giữa con người với tự nhiên và 

cộng đồng, tạo nên bản sắc riêng trong không gian văn hóa vùng miền. 

Tiểu kết chƣơng 1 

Nghiên cứu về văn hóa ứng xử đã được nhiều ngành khoa học quan 

tâm, với nguồn tư liệu quý báu và đa dạng cách tiếp cận. Tuy nhiên, các 

nghiên cứu về người Mạ chủ yếu mới dừng ở mô tả lịch sử, văn hóa dân 

gian, phong tục, tập quán và kinh tế, ít chú trọng phân tích văn hóa ứng xử 

trong bối cảnh đổi mới. Việc nghiên cứu văn hóa ứng xử của người Mạ ở 

VQG Cát Tiên cần góc nhìn văn hóa học, liên ngành để nhận diện chuẩn 

mực, hành vi, tri thức cộng đồng trong sinh kế. Quá trình bảo tồn và khai 

thác VQG Cát Tiên đã tác động lớn đến kinh tế, xã hội và văn hóa người 

Mạ. Trên cơ sở tổng quan, luận án vận dụng khung lý thuyết sinh thái học 

văn hóa kết hợp các lý thuyết liên ngành để phân tích văn hóa ứng xử 

người Mạ trong bối cảnh hiện nay. 

 

Chƣơng 2 

VĂN HOÁ ỨNG XỬ CỦA NGƢỜI MẠ 

VỚI MÔI TRƢỜNG TỰ NHIÊN  

 
2.1. BIỂU HIỆN TRONG ỨNG XỬ VỚI ĐẤT  

2.1.1. Quan niệm về đất  

Đất đai giữ vai trò trung tâm trong đời sống người Mạ ở VQG Cát 

Tiên, được xem là tài sản cộng đồng thiêng liêng và gắn với trách nhiệm 

bảo vệ của cả cộng đồng. Người Mạ truyền thống phân loại đất đai theo 

công năng như đất ở, đất rẫy, đất ruộng, đất nghĩa địa và đất rừng, với 

quyền sở hữu làng cộng đồng và phân định rõ ràng. Luật tục quy định chặt 

chẽ việc sử dụng và xử phạt những vi phạm, nhất là đất nghĩa địa, đất rừng 



 

12 

thiêng. Hiện nay, đất thổ cư và đất vườn của người Mạ chủ yếu do thừa kế, 

nhà nước cấp, ít biến động về diện tích. Đất nông nghiệp vẫn quan trọng, 

nguồn chủ yếu từ khai hoang và thừa kế, với rẫy từng là hình thức canh tác 

chính. Đất trồng rừng người Mạ không sở hữu mà tham gia bảo vệ theo 

chính sách nhà nước giao khoán. 

2.1.2. Ứng xử đối với đất  

Người Mạ rất coi trọng việc chọn đất lập bon vì đất đai gắn liền với 

sự sống, kinh tế và văn hóa cộng đồng. Bon là đơn vị cư trú truyền thống, 

nơi tập trung các dòng họ có quan hệ huyết thống hoặc láng giềng, với đất 

đai thuộc sở hữu chung của cộng đồng. Đất lập bon được chọn kỹ lưỡng: 

bằng phẳng, gần nguồn nước, thuận lợi cho canh tác, sinh hoạt và phải 

được thần linh cho phép qua các nghi lễ cúng bái. Người Mạ phân biệt rõ 

các loại đất (đất ở, đất vườn, đất rẫy, đất rừng thiêng) với quy định chặt 

chẽ trong khai thác, sử dụng và bảo vệ. Khi chọn đất canh tác, họ chú ý 

đặc điểm thổ nhưỡng và tổ chức nghi lễ cúng xin thần linh trước khi phát 

rẫy, trồng trọt. Phương thức canh tác rẫy truyền thống tuân thủ quy luật 

luân canh, hưu canh để đất tái sinh, bảo vệ môi trường tự nhiên. Quyền sử 

dụng đất của người Mạ ngày nay đã có nhiều thay đổi do chính sách đất 

đai, dẫn đến sự biến đổi không gian cư trú và văn hóa ứng xử với đất của 

cộng đồng. 

Quy trình canh tác lúa rẫy của người Mạ theo truyền thống 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Phát đốt rẫy 

Chọc lỗ,  

tra bỏ hạt 

Làm cỏ, 

trồng dặm 

Thu hoạch  

 Cây trồng 

lúa rẫy và các 

cây xen canh 

Rừng  

Chọn đất rẫy 

Bỏ hóa  

Nhiều năm  



 

13 

Hiện nay, khoa học phát triển được ứng dụng trong sản xuất, đem lại 

hiệu quả, năng suất nên bên cạnh kinh nghiệm cộng đồng, người Mạ kết 

hợp và áp dụng kỹ thuật, ứng dụng máy móc, sử dụng phân bón, thuốc trừ 

sâu vào canh tác. 

2.2. BIỂU HIỆN TRONG ỨNG XỬ VỚI NƢỚC  

2.2.1. Quan niệm về nguồn nƣớc  

Quan niệm của người Mạ, nước là biểu tượng của sự sống và gắn 

liền với văn hóa ứng xử, nghi lễ tôn thờ nguồn nước trong đời sống cộng 

đồng. Khi chọn đất lập buôn, người Mạ luôn ưu tiên nơi có nguồn nước 

dồi dào, trong lành để sinh hoạt và canh tác. Nguồn nước từ sông, suối, 

bàu, hồ không chỉ phục vụ sinh hoạt mà còn là môi trường nuôi dưỡng hệ 

sinh thái, gắn bó với tín ngưỡng thờ Yang Dạ (thần nước). Người Mạ quan 

niệm thần nước hiền hòa, yêu ca hát, và mỗi năm đều tổ chức lễ cúng bến 

nước để tạ ơn. Nguồn nước thiêng liêng gắn với đạo đức cộng đồng, và tội 

làm ô uế nước như loạn luân sẽ bị trừng phạt nghiêm khắc, buộc phải làm 

lễ tẩy uế tại máng nước. 

2.2.2. Ứng xử đối với nƣớc 

Người Mạ rất coi trọng nguồn nước khi chọn đất lập bon, luôn ưu 

tiên gần sông, suối để phục vụ sinh hoạt quanh năm. Họ có nghi lễ cúng 

thần nước trước khi khai thác nguồn nước, do già làng thực hiện để cầu xin 

sự phù hộ. Trong đời sống, người Mạ phân định khu vực lấy nước uống, 

sinh hoạt, giặt giũ rõ ràng, nghiêm cấm hành vi ô uế nguồn nước và xử 

phạt nghiêm theo luật tục nếu vi phạm. Mỗi bon, buôn đều có trách nhiệm 

bảo vệ nguồn nước, tổ chức lễ cúng bến nước hàng năm để tạ ơn và nhắc 

nhở cộng đồng giữ gìn sự trong lành. Hiện nay, người Mạ đã chuyển sang 

sử dụng giếng đào, giếng khoan, bể lọc nước nhưng vẫn duy trì lễ cúng 

bến nước ở một số nơi. Tuy nhiên, hạn hán, thiếu nước vào mùa khô vẫn 

xảy ra, buộc chính quyền phải hỗ trợ cấp nước sinh hoạt cho dân cư. 

2.3. BIỂU HIỆN TRONG ỨNG XỬ VỚI RỪNG 

2.3.1. Quan niệm về rừng  

Rừng đóng vai trò quan trọng trong đời sống vật chất và tinh thần 

của người Mạ, gắn với sinh kế, tín ngưỡng và hệ tri thức dân gian. Họ 

phân loại rừng thành nhiều loại như rừng Yang (rừng thiêng), rừng Krong, 



 

14 

rừng Buuc (nghĩa địa), rừng Rlau Goe và rừng Sar, với cách ứng xử riêng 

và quy định trong luật tục. Rừng Yang và rừng Krong là nơi thần linh ngự 

trị, tuyệt đối không khai thác, chỉ tổ chức cúng lễ. Rừng Buuc là nơi chôn 

cất người chết, cấm đốn cây, săn bắn. Rừng Rlau Goe và Sar cho phép 

khai thác sinh kế nhưng vẫn có những kiêng kị và nghi thức cầu thần rừng. 

Người Mạ duy trì ý thức bảo vệ rừng để gìn giữ môi trường, nguồn nước 

và hệ sinh thái. Ngày nay, dù có nhiều thay đổi do chính sách quản lý 

rừng, họ vẫn duy trì tín ngưỡng và lễ nghi liên quan đến rừng. 

2.3.2. Ứng xử đối với rừng 

Rừng là môi trường sống thiết yếu của người Mạ, gắn liền với canh 

tác, sinh kế và đời sống văn hóa. Người Mạ khai thác nhiều sản vật từ rừng 

như gỗ, mây, tre, nứa, mật ong, măng, rau rừng... phục vụ làm nhà, dệt vải, 

chế biến thức ăn, đồ dùng, nhạc cụ và chữa bệnh. Họ có tri thức dân gian 

phong phú trong nhận diện, khai thác thực vật và săn bắt động vật, đồng 

thời duy trì luật tục bảo vệ rừng. Tuy nhiên, việc khai thác tài nguyên 

không còn tự do như trước do quy định bảo vệ rừng của Nhà nước. Vẫn 

còn tình trạng khai thác lâm sản trái phép, săn bắt thú, chăn thả gia súc gây 

ảnh hưởng đến hệ sinh thái. Nguyên nhân chủ yếu xuất phát từ đói nghèo, 

thiếu đất sản xuất, thiếu việc làm. Mặc dù ý thức bảo vệ rừng còn được 

duy trì, nhưng trước áp lực cuộc sống, nhiều người vẫn xâm phạm rừng. 

Việc quản lý tài nguyên cần gắn với tuyên truyền, hỗ trợ sinh kế và xử 

phạt hợp lý để đạt hiệu quả bền vững. 

Tiểu kết chƣơng 2 

Chương 2 đã phân tích rõ văn hóa ứng xử của người Mạ đối với ba 

nguồn tài nguyên thiết yếu: đất, nước và rừng. Người Mạ có tri thức bản 

địa phong phú, thể hiện qua các tập quán chọn đất lập bon, canh tác luân 

canh, bảo vệ đất rẫy và nghĩa địa, cùng những kiêng kỵ trong sản xuất để 

giữ gìn sự cân bằng sinh thái. Với nước, họ coi nguồn nước là sự sống, 

thực hành lễ cúng bến nước, đặt ra luật tục bảo vệ sự thuần khiết của 

nguồn nước và phân định rõ khu vực sử dụng. Trong ứng xử với rừng, 

người Mạ phân loại rừng theo chức năng, duy trì luật tục nghiêm ngặt để 

bảo vệ rừng thiêng, rừng nghĩa địa và khai thác hợp lý rừng sản xuất. Tuy 

nhiên, trước sức ép sinh kế, một bộ phận người Mạ vẫn vi phạm quy định 



 

15 

bảo vệ tài nguyên, khai thác lâm sản trái phép, chăn thả gia súc trong 

VQG, đòi hỏi các giải pháp vừa bảo tồn vừa phát triển bền vững. 

 

Chƣơng 3 

VĂN HÓA ỨNG XỬ CỦA NGƢỜI MẠ 

VỚI MÔI TRƢỜNG XÃ HỘI 

 

3.1. BIỂU HIỆN TRONG QUAN HỆ GIA ĐÌNH VÀ DÕNG HỌ 

3.1.1. Quan niệm về dòng họ của ngƣời Mạ 

Dòng họ người Mạ là tập hợp những người cùng huyết thống theo 

dòng cha, có tính thiêng liêng và gắn kết cộng đồng trong bon làng. Mỗi 

dòng họ có địa bàn cư trú riêng, thường gắn với tên suối, núi nơi sinh 

sống, và có những phong tục riêng như chôn hoặc treo nhau thai sau sinh. 

Trưởng họ giữ vai trò quan trọng, chủ trì nghi lễ, phân công sản xuất, giải 

quyết tranh chấp và dẫn dắt các hoạt động cộng đồng. Mỗi dòng họ có quy 

định riêng về lễ cưới, số phần lễ vật nhà trai phải nộp. Trước đây, dòng họ 

là thiết chế xã hội chặt chẽ, nhưng ngày nay vai trò này đã giảm dần khi 

gia đình tự quyết các việc. Văn hóa dòng họ, tuy vẫn được duy trì, song 

nhiều nét đặc trưng đã phai nhạt trong bối cảnh hội nhập và phát triển. 

3.1.2. Biểu hiện trong quan hệ giữa các thế hệ  

Trong văn hóa truyền thống người Mạ, quan hệ giữa các thế hệ trong 

gia đình và dòng tộc dựa trên nền tảng tôn kính người già và tôn trọng vai 

vế. Người cao tuổi được xem là kho tàng tri thức, gương mẫu về đạo đức 

và ứng xử. Trẻ em từ nhỏ đã được dạy phải hiếu kính ông bà, cha mẹ và 

giữ gìn quan hệ huyết tộc. Gia đình người Mạ theo chế độ phụ hệ, nhưng 

đời sống thể hiện sự phân công hài hòa giữa nam và nữ. Quan hệ vợ 

chồng, anh em xây dựng trên sự tôn trọng, gắn kết và sẻ chia. Các luật tục, 

phong tục truyền thống đóng vai trò duy trì trật tự và bền vững cho thiết 

chế gia đình. 

3.2. BIỂU HIỆN TRONG MÔI TRƢỜNG CỘNG ĐỒNG 

3.2.1. Biểu hiện trong tính cố kết cộng đồng 

Trong văn hóa người Mạ, tính cố kết cộng đồng được thể hiện qua sự 

gắn bó chặt chẽ giữa các thành viên trong bon, dòng họ và gia đình. Mọi 



 

16 

người cùng nhau chia sẻ khó khăn, giúp đỡ nhau trong lao động, sản xuất 

và đời sống. Các nghi lễ, lễ hội, đặc biệt là lễ hội đâm trâu, trở thành dịp 

để cộng đồng thể hiện sự đoàn kết, cùng cầu mong mùa màng bội thu, 

buôn làng bình an. Tinh thần tương thân tương ái được bồi đắp qua các 

luật tục, quy ước cộng đồng, bảo vệ tài nguyên chung như rừng, nước, đất. 

Khi có xung đột, cộng đồng ưu tiên giải quyết hòa giải, giữ gìn hòa khí. 

Vai trò của già làng, trưởng họ rất quan trọng trong gắn kết và dẫn dắt 

cộng đồng. Đây chính là nền tảng duy trì sự ổn định và bền vững của xã 

hội người Mạ. 

3.2.2. Biểu hiện trong ứng xử đối với thần linh 

Tín ngưỡng nguyên thủy của người Mạ mang đậm màu sắc đa thần, 

với quan niệm vạn vật hữu linh và sự tồn tại song song của thế giới siêu 

hình cùng các vị thần và ma quỷ. Thần N’du được tôn kính là thần tối cao, 

bên cạnh đó còn có thần Nhà, thần Lúa, thần Rừng, thần Núi, thần Nước... 

Các nghi lễ thờ cúng như lễ cúng thần Rừng, thần Lúa, thần Suối, thần 

Bếp được duy trì trong chu kỳ sản xuất, đời sống cộng đồng, với lễ vật là 

rượu cần và con vật hiến tế. Mỗi nghi lễ không chỉ mang ý nghĩa tâm linh 

mà còn thể hiện sự gắn kết cộng đồng, tri ân thiên nhiên, giáo dục đạo đức, 

lối sống hài hòa với tự nhiên. Tuy nhiên, trước tác động của hiện đại hóa, 

nhiều giá trị tín ngưỡng truyền thống của người Mạ đang dần bị mai một 

3.3. BIỂU HIỆN TRONG CÁC NGHI LỄ CHU KỲ ĐỜI NGƢỜI  

3.3.1. Biểu hiện trong sinh đẻ, chăm sóc thai phụ và trẻ sơ sinh 

Phụ nữ Mạ coi sinh đẻ là việc hệ trọng, gắn với nhiều nghi lễ, kiêng 

kỵ và quy tắc ứng xử để bảo vệ mẹ và con. Trong thai kỳ, họ tránh ăn các 

loại thịt như trăn, voi, rùa, kỳ đà, không đến nơi có tang hay gặp con vật 

mang điềm xấu. Hai tháng cuối, chồng chuẩn bị buồng sinh riêng hoặc 

dựng chòi ngoài vườn, sau sinh sản phụ ở cữ 7 ngày, không lên nhà chính. 

Đứa trẻ sau sinh được đặt tên qua nghi lễ cúng cảm ơn bà mụ và tổ tiên, 

với lễ vật như gà, rượu cần, máu gà dùng trong tẩy uế và khấn cầu bình an. 

Ngày nay, nhiều tập tục đã giản lược, phụ nữ được chăm sóc y tế tốt hơn, 

và cách đặt tên cũng có sự thay đổi, phản ánh giao thoa văn hóa và xu 

hướng hiện đại. 



 

17 

3.3.2. Biểu hiện trong hôn nhân 

Trong quan niệm của người Mạ, nam nữ đến tuổi trưởng thành được 

tự do tìm hiểu, yêu đương và kết hôn sau khi trải qua nghi lễ trưởng thành 

như cà răng, căng tai (nay đã mai một). Hôn nhân một vợ một chồng được 

coi trọng, kết hôn giữa con cô con cậu được phép, nhưng giữa con chú con 

bác thì cấm. Hôn lễ gồm ba bước: đi nói, ăn hỏi và cưới, với nhiều nghi 

thức như cúng Yàng, nghi lễ chạm trán cô dâu chú rể, hiến sinh. Tục thách 

cưới từng nặng nề, nay đã giản tiện hơn. Ngoại tình bị coi là tội nặng, phải 

đền bù bằng lễ vật, thậm chí cúng tạ thần linh. Tang ma chia thành chết 

lành, chết dữ, với quy định chôn cất, đồ tùy táng và nhiều nghi thức tiễn 

đưa, phản ánh đạo lý biết ơn, nhân văn sâu sắc của người Mạ. 

Tiểu kết chƣơng 3 

Chương 3 phân tích và luận giải văn hóa ứng xử của người Mạ qua 

các mối quan hệ trong gia đình, dòng họ, cộng đồng và với tự nhiên. Tính 

cố kết cộng đồng thể hiện qua tổ chức cư trú, sự hỗ trợ nhau trong sản 

xuất, lễ hội, nghi lễ nông nghiệp. Trong gia đình, người Mạ đề cao tôn 

kính người già, vai vế, phân công lao động hài hòa giữa nam và nữ. Hôn 

nhân tuân thủ chế độ một vợ một chồng, coi trọng thủy chung, với các 

nghi lễ truyền thống đặc sắc, trong đó có tục thách cưới, lễ chạm trán. 

Tang ma phản ánh quan niệm sâu sắc về sự sống, cái chết và lòng biết ơn 

với người đã khuất. Các nghi lễ tín ngưỡng thờ đa thần của người Mạ thể 

hiện sự gắn bó với thiên nhiên, giáo dục ý thức bảo vệ môi trường và 

cộng đồng. 

 

Chƣơng 4 

BÀN LUẬN VỀ VĂN HÓA ỨNG XỬ 

TRONG BỐI CẢNH HIỆN NAY 

 

4.1. BỐI CẢNH KINH TẾ - XÃ HỘI TÁC ĐỘNG ĐẾN VĂN HOÁ 

ỨNG XỬ CỦA NGƢỜI MẠ 

4.1.1. Chính sách của Đảng và Nhà nƣớc 

Từ sau 1975, các chính sách phát triển vùng đồng bào dân tộc thiểu 

số đã làm thay đổi sâu sắc sở hữu và khai thác đất đai, rừng của người Mạ 



 

18 

từ cộng đồng sang quản lý Nhà nước. Các chương trình như 134, 135, 

Nông thôn mới giúp ổn định đời sống, định canh định cư, đa dạng hóa cây 

trồng, vật nuôi nhưng cũng khiến người Mạ dần xa rừng, mất đi môi 

trường thực hành văn hóa. Chính sách quản lý tài nguyên Vườn quốc gia 

Cát Tiên hạn chế quyền khai thác rừng truyền thống của người Mạ. Tuy 

nhiên, nhiều dự án bảo tồn, phát triển sinh kế và du lịch cộng đồng đã hỗ 

trợ người Mạ ổn định cuộc sống, nâng cao ý thức bảo vệ môi trường, duy 

trì bản sắc văn hóa. Các chính sách này góp phần tạo chuyển biến trong 

ứng xử của người Mạ với môi trường tự nhiên. 

4.1.2. Bối cảnh quá trình chuyển dịch cơ cấu kinh tế 

Kinh tế người Mạ truyền thống dựa vào trồng trọt nương rẫy, nhưng 

gần 40 năm Đổi mới đã làm thay đổi rõ nét cơ cấu kinh tế. Đất rừng sở 

hữu cộng đồng thu hẹp, sở hữu cá nhân tăng, phương thức canh tác chuyển 

sang trồng cây công nghiệp, cây ăn trái, sản xuất hàng hóa. Hoạt động trao 

đổi truyền thống dần biến đổi, người Mạ tham gia nhiều vào kinh tế thị 

trường, du lịch cộng đồng. Đời sống vật chất được cải thiện, nhưng các giá 

trị văn hóa truyền thống dần phai nhạt. Vị thế gia đình, cá nhân không còn 

dựa vào tài sản văn hóa như chiêng, ché mà vào nhà cửa, xe cộ. Sự phát 

triển này đem lại cơ hội, song cũng đặt ra thách thức về bảo tồn bản sắc. 

4.1.3. Bối cảnh thay đổi môi trƣờng cƣ trú và thiết chế xã hội 

Hiện nay, cộng đồng người Mạ không còn cư trú thuần nhất theo bon 

như trước, mà chia thành các thôn, ấp xen cư với nhiều tộc người khác. 

Việc tách bon thành tổ, thôn, ấp giúp quản lý thuận lợi nhưng làm suy yếu 

tinh thần cố kết cộng đồng. Mô hình gia đình hạt nhân phổ biến, nhà sàn 

dài ít dần, ảnh hưởng đến tương tác giữa các thế hệ. Các nghi lễ truyền 

thống, nhất là nghi lễ hiến sinh trâu, gặp khó khăn do nguồn lực kinh tế 

hạn chế. Sự trao truyền văn hóa giữa các thế hệ cũng giảm sút đáng kể. 

4.1.4. Bối cảnh giao lƣu, hội nhập quốc tế 

Trong bối cảnh hội nhập và toàn cầu hóa, văn hóa người Mạ đã tiếp 

nhận mạnh mẽ các giá trị văn hóa khác, nhất là từ người Kinh và qua các 

phương tiện truyền thông hiện đại. Quan hệ hôn nhân khác tộc, học tập, 



 

19 

lao động xa quê và sự du nhập của Công giáo, Tin Lành đã tác động sâu 

sắc đến đời sống văn hóa, tín ngưỡng của người Mạ. Các lễ nghi truyền 

thống dần mai một, thay bằng các nghi thức tôn giáo mới. Tuy nhiên, một 

số yếu tố văn hóa như ngôn ngữ, cồng chiêng, trang phục vẫn được duy trì 

trong sinh hoạt tín ngưỡng. Sự biến đổi này phản ánh quá trình tiếp biến và 

dung hợp văn hóa đặc thù của cộng đồng 

4.1.5. Biểu hiện vai trò của chủ thể văn hóa 

Văn hóa truyền thống của người Mạ, nhất là văn hóa ứng xử, vốn có 

sức sống bền bỉ nhưng hiện đang đối diện nguy cơ suy giảm trong xã hội 

hiện đại do chỉ được truyền miệng và thực hành trực tiếp, không có chữ 

viết để bảo tồn. Ảnh hưởng của người già giảm sút, trong khi giới trẻ dễ 

tiếp cận các luồng thông tin mới nên niềm tin, thực hành tín ngưỡng dần 

mai một. Trình độ dân trí còn thấp, thiếu đội ngũ am hiểu sâu sắc văn hóa 

càng làm khó cho việc gìn giữ di sản. Nhiều người coi nghi lễ cúng trâu, 

chiêng ché là lạc hậu, tốn kém. Không gian văn hóa nhà sàn dài, biểu 

tượng niềm tự hào của gia đình, cũng không còn như xưa, tạo ra khoảng 

trống văn hóa khó lấp đầy. 

4.2. LUẬN BÀN VỀ BIẾN ĐỔI TRONG VĂN HOÁ ỨNG XỬ VỚI 

MÔI TRƢỜNG TỰ NHIÊN  

4.2.1. Về sự suy giảm nghi lễ và luật tục gắn với tự nhiên 

Người Mạ có kinh nghiệm ứng xử với rừng giàu giá trị, góp phần 

bảo vệ rừng, nguồn nước và hệ sinh thái bền vững. Các nghi lễ như cúng 

thần rừng, cúng bến nước thể hiện ý thức bảo vệ môi trường sống và tài 

nguyên thiên nhiên. Tập quán luân canh, hưu canh giúp đất đai được phục 

hồi, khai thác rừng, thực vật, thủy sản hợp lý, gắn liền với đạo đức thiên 

nhiên. Tuy nhiên, hiện nay hệ thống luật tục, nghi lễ này suy giảm do tác 

động của hiện đại hóa, quản lý tài nguyên tập trung và thay đổi lối sống. 

Sự mai một này không chỉ đe dọa văn hóa truyền thống mà còn ảnh hưởng 

đến cân bằng sinh thái tại VQG Cát Tiên. 

4.2.2. Về thái độ, hành vi với đất, rừng, nƣớc, động vật hoang dã 

Trong văn hóa truyền thống, người Mạ coi đất, rừng, nước và động 

vật hoang dã là những thực thể linh thiêng, gắn với thần linh và tổ tiên nên 



 

20 

mọi hành vi khai thác đều phải xin phép và tuân thủ luật tục. Ngày nay, tư 

duy kinh tế dần thay thế, rừng bị khai thác quá mức, đất đai và suối bị xâm 

hại, ô nhiễm. Việc săn bắt động vật hoang dã không còn kiêng kỵ, nhiều 

loài linh thiêng cũng bị săn vì mưu sinh. Sự đứt gãy tri thức và đạo đức 

truyền thống đang rõ rệt. Nếu không kịp thời bảo tồn và giáo dục văn hóa, 

mối quan hệ hài hòa với tự nhiên sẽ ngày càng bị tổn thương. 

4.2.3. Về nguy cơ đứt gãy trao truyền tri thức truyền thống giữa 

các thế hệ 

Tri thức bản địa của người Mạ về rừng, cây thuốc, canh tác, săn bắt 

gắn với văn hóa ứng xử tự nhiên và được trao truyền qua thực hành, quan 

sát giữa các thế hệ. Hiện nay, quá trình này bị gián đoạn do gia đình hạt 

nhân phổ biến, thanh niên xa quê, cách biệt thế hệ rõ rệt. Hệ thống giáo 

dục hiện đại ít đề cập tri thức truyền thống, giới trẻ dần xa rời phong tục, 

nghi lễ, kỹ năng bản địa. Việc đứt gãy tri thức đe dọa mất mát cả kiến thức 

sinh tồn và giá trị đạo đức. Bảo tồn cần gắn giáo dục cộng đồng, khuyến 

khích người già, nghệ nhân truyền dạy cho thế hệ trẻ. 

4.3. LUẬN BÀN VỀ BIẾN ĐỔI TRONG VĂN HOÁ ỨNG XỬ VỚI 

MÔI TRƢỜNG XÃ HỘI 

4.3.1. Về cấu trúc xã hội và quan hệ gia đình 

Trong xã hội truyền thống, gia đình và dòng tộc người Mạ có cấu 

trúc gắn kết chặt chẽ, người già giữ vai trò trụ cột truyền dạy tri thức và 

đạo lý. Hiện nay, quá trình hiện đại hóa, mô hình gia đình hạt nhân phổ 

biến, giới trẻ tách ra học tập, làm ăn xa, ít gắn bó cộng đồng. Khoảng cách 

thế hệ lớn dần, vai trò người già suy giảm, giá trị kính trọng, trách nhiệm 

cộng đồng nhạt phai. Các nghi lễ truyền thống ít người trẻ tham dự, không 

gian tổ chức cũng thu hẹp. Đây là thách thức cần giải pháp bảo tồn vai trò 

người già và giá trị văn hóa cốt lõi. 

4.3.2. Về tinh thần trọng cộng đồng và sự chia sẻ tập thể suy giảm 

Tinh thần cộng đồng từng là giá trị cốt lõi trong văn hóa người Mạ, 

thể hiện qua sự sẻ chia, giúp đỡ nhau trong lao động, lễ hội, đời sống. Tuy 

nhiên, quá trình hiện đại hóa, kinh tế thị trường và tư duy cá nhân hóa đã 

khiến tinh thần “cùng làm, cùng hưởng” dần phai nhạt. Sự cạnh tranh 



 

21 

trong khai thác tài nguyên, hưởng lợi từ dự án, mâu thuẫn lợi ích làm niềm 

tin cộng đồng suy giảm. Giới trẻ ít tham gia hoạt động chung, nghi lễ cộng 

đồng thu hẹp, thiếu kế thừa. Việc bảo tồn tinh thần cộng đồng cần giải 

pháp đồng bộ từ chính quyền, cộng đồng, già làng và tổ chức xã hội. 

4.3.3. Về sự thay đổi trong lễ nghĩa, phong tục giao tiếp và ngôn 

ngữ ứng xử 

Trong xã hội truyền thống, lễ nghĩa và phong tục giao tiếp của người 

Mạ giữ vai trò quan trọng trong duy trì sự hài hòa cộng đồng và thể hiện 

tôn kính với tổ tiên, thần linh, người lớn. Tuy nhiên, quá trình hiện đại 

hóa, tác động của giáo dục, tôn giáo và truyền thông đã khiến nhiều quy 

chuẩn giao tiếp truyền thống mai một. Tiếng Mạ ít được dùng trong nghi 

lễ, sinh hoạt cộng đồng; nhiều lời chào hỏi, lối nói cổ truyền dần biến mất. 

Nghi lễ giản lược kéo theo giao tiếp lễ nghi suy giảm, ngôn ngữ mẹ đẻ 

không còn được truyền dạy, dẫn đến đứt gãy truyền thừa văn hóa giao tiếp 

và giảm cố kết cộng đồng 

4.3.4. Về chức năng điều chỉnh xã hội của luật tục trong xử lý 

xung đột 

Trong xã hội truyền thống, luật tục người Mạ giữ vai trò điều chỉnh 

hành vi, duy trì trật tự và hòa khí cộng đồng qua các quy định rõ ràng, thực 

hành nghiêm ngặt. Già làng là người chủ trì giải quyết tranh chấp, xung 

đột, hướng đến phục hồi quan hệ hơn là trừng phạt. Hiện nay, vai trò luật 

tục suy giảm do tác động của pháp luật nhà nước, tôn giáo và biến đổi xã 

hội; người dân tìm đến chức sắc tôn giáo, chính quyền cơ sở nhiều hơn. 

Tuy vậy, luật tục vẫn có giá trị trong hàn gắn xã hội, cần được bảo tồn như 

một phần của bản sắc văn hóa. 

4.4. VĂN HOÁ ỨNG XỬ CỦA NGƢỜI MẠ TRONG QUÁ TRÌNH 

KẾ THỪA VÀ PHÁT HUY  

4.4.1. Về mối quan hệ giữa biến đổi đa dạng sinh học và biến đổi 

đa dạng văn hóa  

Quá trình phát triển kinh tế - xã hội và gia tăng dân số Tây Nguyên 

từ sau 1975 đã làm biến đổi mạnh mẽ không gian cư trú, tài nguyên và cấu 

trúc xã hội của người Mạ. Sự cộng cư với các tộc người khác, khai thác tài 



 

22 

nguyên quá mức khiến môi trường suy thoái, phá vỡ gắn kết văn hóa - tự 

nhiên truyền thống. Nhà dài, bon làng, luật tục mai một; gia đình hạt nhân, 

kinh tế cá nhân hóa lên ngôi. Văn hóa người Mạ đối diện nguy cơ đứt gãy, 

đòi hỏi giải pháp bảo tồn gắn với sinh thái và phát triển bền vững. 

4.4.2. Xu hƣớng điều chỉnh nghi lễ, phong tục theo hoàn cảnh mới 

Trong quá trình hội nhập, người Mạ tại Vườn quốc gia Cát Tiên đã 

điều chỉnh nghi lễ, phong tục để thích ứng với xã hội hiện đại. Các nghi lễ 

như cúng thần rừng, mừng lúa mới, cưới, tang đã giản lược về quy mô, 

thời gian và cách thức. Nhiều nghi lễ mang yếu tố “du lịch hóa”, phục vụ 

giao lưu văn hóa, trình diễn cho du khách. Một số nghi thức truyền thống 

trở nên đơn giản hơn do điều kiện kinh tế, nhưng vẫn giữ ý nghĩa cốt lõi. 

Sự thay đổi này thể hiện khả năng thích ứng, song cần giải pháp để tránh 

nguy cơ hình thức hóa, mất bản sắc. 

4.4.3. Vai trò chủ động của các tác nhân bảo tồn phát huy văn 

hoá ngƣời Mạ 

Trong bối cảnh văn hóa người Mạ biến động, vai trò của già làng, 

nghệ nhân, cán bộ văn hóa người Mạ ngày càng quan trọng. Già làng là 

“ngân hàng tri thức sống”, lưu giữ, truyền dạy phong tục, nghi lễ, luật tục, 

đồng thời là trụ cột tinh thần, hòa giải xung đột trong cộng đồng. Nghệ 

nhân góp phần bảo tồn, tái hiện không gian văn hóa qua diễn xướng, nhạc 

cụ, lễ hội, truyền cảm hứng cho thế hệ trẻ. Cán bộ văn hóa người Mạ làm 

cầu nối giữa tri thức bản địa và chính sách, thúc đẩy giáo dục, gìn giữ bản 

sắc. Bảo tồn văn hóa vì vậy cần phát huy nội lực cộng đồng, không chỉ dựa 

vào chính sách. 

4.4.4. Không gian văn hóa biểu tƣợng đƣợc bảo lƣu 

Không gian cư trú của người Mạ truyền thống gắn liền với cấu trúc 

xã hội, quan hệ huyết thống và giá trị văn hóa đặc trưng, tiêu biểu là nhà 

dài, nhà cộng đồng - biểu tượng cho tinh thần đoàn kết, gắn bó dòng tộc. 

Quá trình hiện đại hóa, đô thị hóa và định canh định cư đã làm mô hình 

nhà dài mai một, thay bằng nhà đơn lập pha trộn kiến trúc người Kinh. 

Tuy vậy, người Mạ vẫn bảo lưu nhà dài, nhà cộng đồng như biểu tượng 



 

23 

văn hóa, nơi sinh hoạt lễ hội, đón khách du lịch. Việc bảo tồn này thể hiện 

nỗ lực giữ bản sắc giữa hội nhập, với vai trò quan trọng của già làng, nghệ 

nhân, cán bộ văn hóa trong truyền dạy và khơi dậy niềm tự hào cộng đồng. 

4.4.5. Tái cấu trúc và chọn lọc giá trị trong giới trẻ 

Giới trẻ người Mạ hiện nay là lực lượng thể hiện rõ nhất quá trình tái 

cấu trúc và chọn lọc giá trị văn hóa trong bối cảnh hội nhập. Họ vừa tiếp 

nhận các giá trị hiện đại như tự do cá nhân, bình đẳng giới, vừa giữ lại một 

số yếu tố truyền thống như mặc trang phục dân tộc trong lễ cưới hay tham 

gia lễ hội cộng đồng. Sự tiếp xúc với giáo dục, truyền thông, mạng xã hội 

giúp giới trẻ mở rộng tầm nhìn, nhưng đồng thời cũng làm suy giảm vai 

trò của văn hóa bản địa. Trong nghề nghiệp, thanh niên Mạ ngày càng 

chọn học các ngành mới, tham gia vào du lịch, quản lý tài nguyên, thay vì 

chỉ làm nông nghiệp truyền thống. Tuy nhiên, quá trình này không đồng 

đều, vẫn còn sự phân hóa giữa thanh niên ở vùng lõi và vùng đệm. Việc 

phát triển các chính sách giáo dục, văn hóa phù hợp sẽ giúp giới trẻ vừa 

giữ được bản sắc, vừa sáng tạo giá trị mới cho cộng đồng. 

Tiểu kết chƣơng 4 

Chương 4 đã phân tích bối cảnh kinh tế - xã hội và các chính sách 

phát triển đã tác động sâu sắc tới đời sống người Mạ tại Vườn quốc gia Cát 

Tiên, đặc biệt qua các chương trình định canh, định cư, xóa đói giảm 

nghèo, nông thôn mới. Các chính sách này góp phần ổn định đời sống, 

song cũng làm biến đổi quyền sở hữu đất đai, tài nguyên rừng, dẫn đến sự 

xa nhạt môi trường tự nhiên - nền tảng văn hóa truyền thống. Sự thay đổi 

cơ cấu kinh tế, chuyển đổi cây trồng, nghề nghiệp và không gian cư trú 

kéo theo tái cấu trúc văn hóa, xã hội: nhà dài nhường chỗ cho gia đình hạt 

nhân; luật tục, nghi lễ truyền thống giản lược; vai trò già làng, nghệ nhân 

suy giảm. Giới trẻ vừa tiếp thu giá trị hiện đại, vừa từng bước chọn lọc, 

sáng tạo giá trị văn hóa mới, phản ánh sự thích ứng trong tiến trình hội 

nhập và phát triển. 

 

  



 

24 

KẾT LUẬN 

 

Người Mạ ở vùng Vườn quốc gia Cát Tiên là một bộ phận quan 

trọng trong cộng đồng Mạ Việt Nam, với nhiều giá trị văn hóa vật chất và 

tinh thần đặc sắc được hình thành và duy trì qua hàng thế kỷ. Văn hóa ứng 

xử của người Mạ đối với môi trường tự nhiên (MTTN) và môi trường xã 

hội (MTXH) gắn liền với tri thức bản địa, luật tục, tín ngưỡng và các nghi 

lễ chu kỳ đời người, chu kỳ cây trồng. Những giá trị này phản ánh mối 

quan hệ hài hòa giữa con người - thiên nhiên - cộng đồng, góp phần định 

hình bản sắc văn hóa tộc người. 

Dưới tác động của chính sách phát triển, quá trình định canh định cư, 

khai thác tài nguyên, cùng với sự gia tăng dân số, giao lưu văn hóa và tiếp 

nhận tôn giáo mới, đời sống của người Mạ tại khu vực VQG Cát Tiên đã 

có nhiều biến đổi. Quyền sở hữu và khai thác tài nguyên chuyển từ cộng 

đồng sang Nhà nước; không gian cư trú từ nhà dài truyền thống sang gia 

đình hạt nhân; vai trò của già làng, luật tục dần nhường chỗ cho cơ cấu 

quản lý hành chính và thiết chế tôn giáo. Giới trẻ vừa kế thừa, vừa chọn 

lọc giá trị, vừa tạo ra những biểu hiện văn hóa mới. 

Luận án đã nhận diện và phân tích những yếu tố cơ bản tác động đến 

văn hóa ứng xử của người Mạ với MTTN, MTXH; khẳng định giá trị tích 

cực còn tồn tại như ý thức bảo vệ tài nguyên, luật tục cộng đồng, vai trò 

người uy tín, tinh thần đoàn kết. Đồng thời chỉ ra những thách thức từ sức 

ép mưu sinh, phát triển kinh tế, khiến một bộ phận vi phạm quy định bảo 

vệ rừng, tài nguyên. Trên cơ sở đó, nghiên cứu đề xuất cần phát huy tri 

thức văn hóa ứng xử truyền thống trong phát triển bền vững, kết hợp bảo 

tồn di sản, bảo vệ tài nguyên thiên nhiên với phát triển du lịch sinh thái, 

kinh tế - xã hội của địa phương. 

 



 

DANH MỤC CÔNG TRÌNH ĐÃ CÔNG BỐ CỦA TÁC GIẢ  

LIÊN QUAN ĐẾN LUẬN ÁN 

 

1. Nguyễn Kiều Lan Thương (2018), “Hoạt động truyền thông bảo vệ môi 

trường đối với người Mạ tại xã Tà Lài, huyện Tân Phú, tỉnh Đồng Nai”, 

Tạp chí Giáo dục lý luận, số 285 +286, tr.94-100. 

2. Nguyễn Kiều Lan Thương (2019), “Ngôn ngữ trong truyền thông bảo 

vệ môi trường qua khảo sát người Mạ khu vực Tà Lài, Vườn Quốc gia 

Cát Tiên”, Tạp chí Văn hóa và nguồn lực, số 1, tr.98-105.  

3. Nguyễn Kiều Lan Thương (2024), “Tri thức và kinh nghiệm trong khai 

thác thực vật của người Mạ tại Vườn Quốc gia Cát Tiên ở Việt Nam”, 

Tạp chí Văn hóa nghệ thuật, số 587, tr.26-29. 

4. Nguyễn Kiều Lan Thương (2024), “Ứng xử với môi trường tự nhiên 

của người Mạ trong phát triển du lịch ở Vườn Quốc gia Cát Tiên hiện 

nay”, Tạp chí Thông tin Khoa học Lý luận chính trị”, số 10, tr.94-99. 

5. Nguyễn Kiều Lan Thương (2025), “Lễ nghi tín ngưỡng trong ứng xử 

với môi trường tự nhiên của người Mạ ở Vườn Quốc gia Cát Tiên - 

Việt Nam”, Tạp chí Văn hóa nghệ thuật, số 605, tr.47-51. 


